

العدد 23، فيفرى 2023

مجلّة شمرية تصدر عن جمعية تونس الفتاة



لقاء مرتقب بين أردوغان والأسد؟

أنيس عكروتي

ص. 3

المرأة الريفية في تونس: شعارات فلكلورية وقضيّة للتجارة ص. 4-5

نوال شطّی

دعم الكتاب في تونس: ملايين الدينارات لأيّ غاية؟ ص. 6-7

حمزة عمر

نيتشه: محطّم الأصنام أم محطّم الفلسفة؟ ص. و

مريم مقعدي

ص. 10-11 قراءة في كتاب "ولادة الإله: التوراة والمؤرخ" لجون بوتيرو

فهمى رمضاني

قراءة في رواية "جزيرة الأشجار المفقودة" لألف شفق: بحث عن ص. 12-13

هوية أم تعميق للهاوية؟

رجاء عمّار

كيف يكون المعرّى دافئا كلّ هذا الدّفء؟ نكتب شيئا من آني إرنو  $-\infty$ . 14زهرة القاضي

جماليّة اللامحتمل في فيلم "ضُمّني بقوّة" لماثيو أمارليك ص. 15

نور الهدى جلال

#### التصميم

حمزة عمر

#### رئيس التحرير

حمزة عمر

#### حروف حرّة

صورة الغلاف

Zohra Bensemra, 2016

فريق التحرير

أنيس عكروتي سوسن فري

فهمى رمضاني

مريم مقعدي

للتواصل معنا

redaction@tounesaf.org

مجلّة شهرية تصدر عن جمعية تونس الفتاة

تأسسّت في مارس 2021

## لقاء مرتقب بين أردوغان والأسد؟



تبدو أنقرة أقرب إلى دمشق أكثر من أي وقت مضى، فالمحادثات بين الجانبين - مباشرة أو غير مباشرة - تعزز بوتيرة سريعة برعاية روسية ودعم إيراني، رغم أنّ كلا الطرفين متمسك بموقفه في بعض المسائل الخلافية أبرزها الوجود العسكري التركي شمالي سوريا وعودة اللاجئين السوريين.

يعود حرص موسكو على إنهاء الخلاف السوري التركي أساسا إلى تركيز جهودها على الحرب الدائرة في الساحة الأوكرانية، خصوصاً بعد مؤخرا من دول غربية بإمكانه قلب المعادلة أو على الأقل إنهاك التجمعات العسكرية الروسية وإطالة مدة الحرب، بل أنّ هناك الأوكرانيين بالمهام الدفاعية والذهاب نحو الهجوم ورما الستعادة شبه جزيرة القرم

بالعودة إلى مسار المحادثات التركية الروسية، مثل لقاء وزيري الخارجية السوري والتركي بصربيا نهاية سنة 2021 منعرجا جديدا في العلاقات الثنائية بعد أن اقتصرت ولمدة عقد من الزمن على التنسيق الأمني المخابراتي الظرفي. مهد هذا اللقاء

للقاءات أخرى بين مسؤولين سوريين وأتراك برعاية روسية، لعل أبرزها لقاء وزيري دفاع البلدين بموسكو أواخر العام الماضي.. ومن المرجح عقد اجتماعات أخرى بين وزيري الخارجية تمهيدا للقاء تاريخي يجمع بين أردوغان والأسد وجهة لوجه.

يبدو أنّ الرئيس التركي، مع اقتراب تاريخ الانتخابات الرئاسية، في حاجة إلى الأسد أكثر ممّا يحتاج الأسد إليه وذلك مع زيادة حجم السخط الشعبى، خصوصاً لدى القوميين، على فشل السياسة الخارجية الرسمية تجاه سوريا، سخط ترجم بالإساءات اليومية التى يتعرض إليها اللاجئون السوريون من أحداث عنف وامتناع عن تأجير المساكن. هذا بالإضافة إلى التحديات الأمنية الذى تواجه تركيا وهى التى تتهم مرارا قوات سوريا الدعقراطية المتواجدة بالشمال السورى والمدعومة أمريكا، بأنها امتداد لحزب العمال الكردستاني وبالتالي تشكل خطرا على الاستقرار التركي. للإشارة، سارعت أنقرة منذ اليوم الأول إلى اتهام القوات الكردية بالمسؤولية على هجوم اسطنبول منتصف نوفمبر من العام الماضي

خارجيا، لا يانع أردوغان ومن وراءه حربه في تعزيز العلاقات الثنائية مع مصر والسعودية والإمارات وحتى سوريا، خاصة وأنه قام بخطوات سياسية تبرهن على استعداده لتقديم المزيد من التنازلات.

أبدت سوريا في المقابل ترحيبا رسميا بتعزيز العلاقات مع أنقرة وذلك على لسان الرئيس بشار الأسد عند لقائه مبعوثا رسميا من الرئاسة الروسية منتصف شهر جانفي، مؤكدا في الآن نفسه على ضرورة إنهاء الوجود العسكري التركي في تركيا واصفا إياه بالاحتلال.

فيما يخص الملفات العالقة، أبدت دمشق انسجاما في المواقف مع أنقرة في خصوص تجحيم دور قوات سوريا الديمقراطية ولما لا القضاء عليها خلال فيما عدا ذلك، عبرت سوريا عن عدم استعدادها لرجوع اللاجئين وذلك لاعتبارين أساسيين، أولهما الأزمة الاقتصادية الخانقة وثانيهما تخوف دمشق من تدهور الاوضاع الأمنية خاصة وأن نسبة هامة من اللاجئين عبر متوافقين مع النظام.

رغم ارتفاع نسق المحادثات واتخاذها جانبا رسميا إلا أن الطريق بين دمشق وأنقرة لا يزال طويلة.. الكرة تبدو في ملعب أردوغان، ومن المرجح قيامه بانسحاب عسكري جزئي ومساهمته في جهود إعمار سوريا كبادرة حسن نية، ربا تمكنه هذه الخطوات من ربح أمتار إضافية قبل الانتخابات. وربا نشهد لقاء الرئيسين قبل انتهاء الربيع، وهو لقاء ربا يكون حاسما في نتيجة انتخابات ستكون بنكهة قومية خالصة...



بقلم: أنيس عكروتي عضو مؤسّس لجمعية تونس الفتاة مهندس بيولوجي باحث في شؤون الجماعات الجهادية

anis@tounesaf.org

أبدت دمشق انسجاما في المواقف مع أنقرة في خصوص تجحيم دور قوات سوريا الديمقراطية

# المرأة الريفية في تونس: شعارات فلكلورية وقضية للتجارة



بقلم: **نوال شطّی** أصيلة ولاية القيروان. طالبة حقوق وناشطة في المجتمع المدني

مع كلّ فاجعة موت يستفيق أحد مُقدِّمًا أحرِّ التعازي

المسؤولين من غيبوبته لعائلات الشهيدات

تعيش الجهات الداخلية من البلاد التونسية الفقر المُدقع والتهميش إضافة الى ارتفاع نِسبة البطالة والتي بلغت 15,3 % حسب نتائج مسح التشغيل الخاصّة بالثلاثي الثالث من سنة 2022. إذ تفتقر هذه المناطق لأبسط مُقوّمات العيش الكريم كالمياه الصالحة للشراب والأمن الصحّى والغذائي مع تدهـور بُنية الطرقات غير المُعبّدة والتي تشكّل عائقًا أمام المرور منها أو الوصول

تظلّ هذه الأرقام نتيجة لسياسة كاملة تنتهجها الدولة ومنظومات الحكم المُتعاقِبة دون دور فعّال في خلق موارد تنموية في الأرياف أو محاولة تجسيد حلول واقعيّة تنسجم مع ما تعيشه هذه الجهات من تهميش طالت براثنُه مُختلف فئات المجتمع من ذلك المرأة

فلْنتّفق قبل كلّ شيء أنّ المرأة الريفية تشكّل إحدى الفئات الأكثر تضرّرًا. إذ أنها تخوض حربًا ذات وجهين:

أوِّلًا، صراعها في علاقة بالجندر، فهي تُقصى من جلّ قطاعات الحياة كالتعليم والسياسة والثقافة... لكونها "إمرأة" وعلى أساس أنّ "واجباتها تقتصر على قضاء الشؤون المنزلية وإنجاب الأطفال" دون أدنى اعتبار لحقوقها وحرياتها المضمونة بالنصوص التشريعية.

ثانيًا، صراعها مع الدولة وسُلطِها التي ما فتِئت تُهمّشها اقتصاديًا واجتماعيًا، وهو ما عمّق الهُوّة تدريجيًا بينها وبين سُلطة في بُرجها العاجى لا تعرف عن مُعاناتها غير شعارات مُنمّقة وخطابات شُعبويّة تخدم لصالحها ولصالح من يركض خلف أغراض سياسية أو من يبحث عن "شرعيّة زائفة" ليلتصق أكثر بكرسيّ الحُكم.

تعمل المرأة الريفية في القطاع الفلاحي موسميًا فقط طيلة 7 ساعات في اليوم (من السابعة صباحًا الى الثالثة مساءًا في فصل الشتاء ومن السادسة صباحًا الى الواحدة والنصف بعد الزوال في فصل الصيف) مُقابِل أجر زهيد يُقدَّر بنصف ما يأخذه الرجل. وهذا العمل الشاقّ تتعرّض فيه للعنف المعنوي والاستغلال الاقتصادي، سواء من قِبل مالك الأرض أو من قِبل "الوسيط" وهو صاحب الشاحنة الذي ينقل العاملات ويتقاسم معهن ذلك الأجر الزهيد.

تُنقل العاملات الى الحقل الـزراعـي مكان العمل في ظروف سيّئة ودون حماية تضمن سلامتهنّ من الخطر، فيجدن أنفسهن مُرغمات على تحمّل وَطأة العمل وصعوبته في سبيل إعالة أُسرهنّ.

وعندما نتحدّث عن الخطر، لا بدّ من من الوقوف عند حوادث المرور التي تتعرّض لها النساء العاملات سنويًا نتيجة وُعورة الطريق ناهـيْـك

عن "شاحنات الموت" الغير مُؤمّنة ولا المُؤهّلة لعمليّة النقل، اذ يُرغم صاحب الشاحنة النسوة على البقاء واقفات طيلة المسافة وذلك لجمع عدد أكبر منهن دون مُراعاة للحمولة القُصوى للشاحنة وما مكن أن تُسبّبه من مكروه للعاملات.

هذا ما أدّى إلى وقوع أكثر من 46 حادثًا بين سنتيْ 2015 و2022، خلّف 710 جريحة و50 حالة وفاة حسب الاحصائيات التي قدّمها المنتدى التونسي للحقوق الاقتصادية والاجتماعية. حيث تتصدر أرياف القيروان وسيدي بوزيد قامَّة المناطق الأكثر تضرِّرًا من هذه الحوادث بنسبة 55 % وفق نفس

تتكرّر مثل هذه الحوادث القاتلة في غياب تامّ للدولة ومُمثّليها عن حلقة الجهات المُهمّشة التي تُدفن فيها عشرات الكادحات سنويًّا، ومع كلّ فاجعة موت يستفيق أحد المسؤولين من غيبوبته مُقدّمًا أحرّ التعازي لعائلات الشهيدات مع ما تيسّر من عبارات الأسف والحزن والوعد بـ "حلول فوريّة" ثمّ تعود المرأة الريفية لطيّ النسيان.

لا تقتصر معاناة النساء القاطنات بالمناطق الداخلية فقط على ظروف العمل القاسية في المجال الفلاحي، فهُنّ أيضًا محرومات من حقّهنّ في التغطية الاجتماعية وذلك يعود لسببين رئيسيّين: أوِّلًا، صعوبة اجراءات التسجيل في الصندوق الوطنى للضمان الاجتماعي. وثانيًّا، لعدم حصول الفئات محدودة الدّخل على المساعدات الاجتماعية في



تصبح المرأة الريفية مُلزمة بتطبيق

قواعد تُكرّسها العادات ويحرسها

• تتعرّض للعنف والتحرّش الجنسي

والقمع والاستنقاص من قيمتها على

وهذا نتاج ثقافة مُجتمعيّة تُغذّى

الأفكار القائمة على عدم المساواة

بين الجنسين في الوسط الريفي من

حيث الدور والمكانة وكذلك على

مستوى ملكية الأراضي الزراعية

والتي عادة ما تكون حكرًا على

المرأة الريفية ليست في حاجة

لشعارات سياسوية وهميّة بقدر ما

هي في أمسّ الحاجة لعمل فـلاحـي

مُؤمَّن ويخضع لعقد شغل مُقابِل

أجر تتماشي قيمته مع مشقّة

العمل وعدد الساعات التي

تشتغلها ويتمّ فيه احترام مبادئ

حقوق الانسان المضمونة بالدستور

والتى نصّت عليها المعاهدات

الدوليّة، مع ضرورة التسريع في

أساس نوعها البشري.

المُجتمع).

الرجل.

أغلب الأحيان. إضافة الى نقص الخدمات الصحيّة وعدم تكافؤ الفرص في امـكـانـيـة الوُلوج للخدمات الحياتية وهذا يعود بالأساس إلى لتقاعس السلط المعنية عن أداء مهامها. ثمّ إنّ المرأة الريفية لم تنج من الاضطهاد والتمييز، فتتعرّض لمُختلف أنواع العنف (زوجي، مُجتمعي، اقتصادي، صحّي.. وتطول القامّة) والتمييز والاقصاء:

- تنقطع عن الدراسة في سنّ مبكّر لأسباب مادية فتلتجئ للعمل في إحدى الضيعات منذ صغرها.
- في أغلب الأحيان يتمّ ارغامها على الزواج في سنّ مُبكّرة دون مُوافقتها.
- يتمّ التضييق على حرياتها الفردية والعامة، فتصبح "وسيلة خدمة وإنجاب فقط" ولا حقّ لها في للمشاركة في المجالات الأخرى.
- تُنتَهك خصوصياتها فتصبح مسلوبة من حرية تحديد مصيرها بنفسها واتخاذ قراراتها اليومية، لينتصب المجتمع كمالك رئيسي لسلطة القرار والتي يستمدّها من العادات والتقاليد السائدة هناك (بذلك

كذلك وجب تفعيل القوانين التي تحمى الرئيسية لتراجع وضعية المرأة الريفية.

القطاع الفلاحى رغم صعوبته ومَشقّته إِلَّا أَنَّه يُمثِّل مصدر الرِّزق الوحيد للمرأة الريفية والذي يُمكّنها من تأمين الحاجيات الأساسية من غذاء ولباس وسكن... ولأنّها عادة ما تكون المُعيل الوحيد لعائلتها فهي تضطرٌ للعمل في ظلّ وضع مُهين وخطر مُهدّد لحياتها، ليظلّ حلمها بحياة أفضل رهين وطن يضمن لها فِعليًّا كامل حقوقها..

توفير وسائل نقل مريحة ولائقة لنقل العاملات الى مكان العمل واتّخاذ اجراءات ردعية وجديّة لعدم حصول أي انتهاك لحرمتها الجسدية أو استغلال عدم إلمامها ببعض حقوقها أو بالقوانين التى تُنصفها.

المرأة المُعنّفة وتطبيقها بجديّة على أرض الواقع في الأوساط الريفية التي تفتقر لمراكز أمن وللجمعيات المناهضة للعنف والتي تتمركز عادة في مركز الولاية إن وُجدت. وهذا يعتبر من الأسباب

لا يخفى على الجميع أنّ العمل في

العمل في القطاع الفلاحي رغم صعوبته ومَشقته ... عُتّل مصدر الرّزق الوحيد للمرأة الريفية

بقلم: **حمزة عمر** رئيس جمعية تونس الفتاة hamza@tounesaf.org

يلوم الناشرون بشكل خاص وزارة الثقافة الّتي لا تبذل ما يكفي لدعم الكتاب. حتّى وإن اقتنت، فهي لا تقتني با لا يكفي

# دعم الكتاب في تونس: ملايين الدينارات لأيّ غاية؟

الحديث عن وضعيّة الكتاب التونسي يشتكي من "جشع" الموزّعين مبالغة إذا نظرنا إلى الأرقام. تفيد معطيات يدخل في باب الندب الدائم. لا أحد والمكتبات الّذين يلتهمون جزءا كبيرا وزارة الثقافة التونسية أنّها خصّصت سنة راض عن الوضع: لا الكاتب ولا الناشر من ثمن البيع، ممّا يدفع الناشر إلى 2020 مليونين وستمائة ألف دينار لشراء ولا القارئ. هذا ما حاولت جمعيّة رفعه لكي يحصل على ما يوفّر له ما يزيد عن ثلاثمائة ألف نسخة من 1665 تونس الفتاة التعرّض له في لقائها هامش ربح ضئيل.

حول "قضايا النشر في تونس". الكلّ يبقى القارئ، وشكواه الرئيسية في يطالب بتغيير ما. ولكن في أيّ اتّجاه؟

يشقى الكاتب لإيجاد من ينشر له محدودة على غرار التلاميذ والطلبة. عمله. وإذا وجده، فسيجد نفسه فيما عدا ذلك، فإنّه لا تبلغ مسامعه أمام ضرورة المساهمة في نشر ما من بسهولة أخبار الكُتب الّتي تُنشر المفروض أن يتلقّى أجرا لبيع حقوق حديثا، وإن بلغت، فإنّه لا يدري تأليفه. فإن تعدّى هذه العقبة، الكثير عن جودتها ما أنّ المقالات سيكون محظوظا إذا استعاد ما دفعه النقدية (غير الأكاديمية) شحيحة من تكاليف. أمّا إذا كان غرضه أن نادرة وهو لا يريد أن يدخل في ينحت لنفسه اسما في الساحة مغامرة لا يقدر على تحمّل تكلفتها، الأدبية، فعليه أن يعوّل على نفسه وإن درى، فمن المرجّح ألا يجد إلى بالأساس لكي يروّج لما كتبه. في خاتمة اقتناء الكتاب سبيلا بما أنّ فضاءات المطاف، يجد الكاتب نفسه مؤلّفا بيع الكُتب في بلادنا أقلّ من القليلة، المشكل ليس في المبلغ الموجّه للدعم، وإنّا وناشرا بالاشتراك ومكلّفا بالتواصل. لا سيّما إذا ابتعدنا عن العاصمة وعن في غايته. فآليات الدعم المذكورة لم تفعل يضحى النشر عبئا ثقيلا، ممّا يدفع المدن الكبرى. الكثيرين، لا سيّما من الشبّان، إلى

يلوم الناشرون بشكل خاص وزارة الاكتفاء بنشر شذرات على شبكات الثقافة الّتي لا تبذل ما يكفي لدعم التواصل الاجتماعي والتهليل لما يمكن الكتاب. حتّى وإن اقتنت، فهي لا أن يحصّله من تفاعلات. تقتنى بما لا يكفى. وإن دعمت،

أمًا الناشر، فيشتكي من التكلفة الّتي فدعمها ضعيف لا يُعتدّ به. وفي زادها ارتفاع أسعار الورق ثقلا، كما الحقيقة، لا يخلو هذا اللوم من

عنوان أصدرها 127 ناشرا. كما حصّصت في

غلاء السعر لا سيّما إذا كانت موارده

تونسية بقيمة 134 ألف دينار. مجموع ما كان في سنة 2017. إن سلّمنا جدلا أنّ الناشرين المتمتّعين بالشراءات غير المتمتّعين بالورق، فهذا يعنى أنّ عددهم

إلَّا أن حوّلت قطاع الكتاب في تونس إلى ما يشبه الريع لعدد كبير من الناشرين. في عدّة أحيان، يبتزّ الناشر المزعوم مبلغا من الكاتب يغطّى به كلفة الطباعة أو جزءا منها، وتكفل له شراءات وزارة الثقافة أو دعمها للورق أن ينتقل إلى خانة الأرباح، ويتوقّف الأمر هنالك. لا حاجة لصناعة

نفس السنة 1.83 مليون دينار لدعم

الورق تمتّع بها 83 ناشرا، واقتنت مجّلات

تخصّصه الوزارة في هذا الصدد يتجاوز إذن

4.5 مليون دينار، وهو تقريبا ضعف ما

الجملي يصل إلى 210، أي أنّ كلّا منهم

يتسلّم دعما لا تقلّ قيمته في المتوسّط عن

21 ألف دينار. لا يبدو ذلك قليلا بالنسبة

إلى مؤسسة صغرى أو متوسّطة!



والإبداعي هي تبذير وإهدار

موجبان للمحاسبة. نقرأ منذ

سنوات عديدة عن ضعف الوقت

المخصّص للقراءة ويستهجن

المثقّفون رواج كُتب تخلو من

العمق، ومع ذلك، لا تُصرف الأموال

لإصلاح شيء من هذا أو ذاك وإنّا

لاقتناء كتب لا ندري شيء عن

جودتها لتظلّ غير مقروءة! أليس

الأولى أن يوجّه ذلك إلى ما يدعم

المطالعة، ولعلّ "البطولة الوطنية

للمطالعة" خُطوة في هذا الاتّجاه؟

أليس من الأفضل تدعيم قدرات

الكُتّاب أو مشاريع الكتّاب

ومعرفتهم بحقوقهم في خصوص

الملكية الفكرية وتعزيز تواصلهم

كُتّاب، ولا داعي لأن نوفّر للقارئ مادة لقراءتها. يكفي أن تتكدّس النُسخ في مخازن وزارة الثقافة أو تُوزّع على المكتبات العمومية المهجورة بطبيعتها ليعتبر كلّ من الناشر والوزارة أنّهما أدّا عليتيهما. والمصيبة أنّ لا شيء يضمن حتّى جودة الكُتب المقتناة! إذ تقع هذه العمليّة داخل لجان مغلقة ووفق معايير مجهولة. وإذا جاء من يريد تغيير هذا النظام، حتّى من باب ترشيد المال العام، لا شكّ أنّ المستفيدين منه سينبرون محتجّين، فالأمر يطال "خبزتهم".

إنّ المعايير الحقيقيّة لأيّ سياسة تتعلّق بالكتاب في بلادنا يجب أن يكون محورها أوّلا وبالأساس القارئ، وأيّ مبالغ تُدفع في هذا الاتّجاه ولا تُساهم في الرفع من عدد

صحيح أنّ الناشر هو حلقة الوصل بين الكاتب والقارئ، لكن ليس لوجوده غاية من دون كليهما. لو كانت للقراءة سوق رائجة، لما كان ليكون لآليات الدّعم هذه أيّ معنى. كلّ المجهودات يجب أن تنصبّ على تنمية هذه السوق (حتّى إن بدا التعبير ليبراليا رأسماليا). يمرّ ذلك بالأساس غبر رسم سياسة ثقافية تعرف بالضبط الغايات التي ترمي إليها، وما أبعدنا عن ذلك في لحظتنا الراهنة.

الحقيقيّة لأيّ سياسة تتعلّق بالكتاب في بلادنا يجب أن يكون محورها أوّلا وبالأساس القارئ

إنّ المعايير

66



إصدارات الجمعية متوفّرة للتحميل في صيغة رقمية على الرابط:

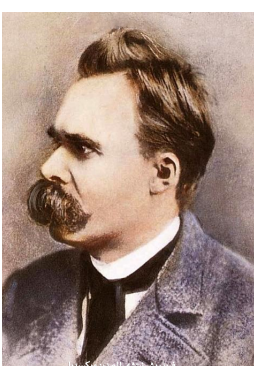
https://tounesaf.org/?page\_id=27761

## نيتشه: محطّم الأصنام أم محطّم الفلسفة؟

في مستهل كتابهما " لماذا لست نیتشاویا "، پشیر اندریه کانت سبونفیل ولوك فيري إلى أن "نيتشه ليس إنسانا، بل هو عبوة ديناميت ". ذلك لأنه عمل بكل شراسة على تحطيم الأوهام الميتافيزيقية القديمة التي روّجت لها الفلسفة اليونانية وعلى تحطيم ذلك الفصل الميتافيزيقى القائم بين الروح والجسد وفي المقابل سعى إلى الرفع من قيمة هـذا الأخـير. فعلى الرغم من النقد المزدوج الذى يوجهه نيتشه للفلسفة الإغريقية، فهو من جهة يعترف صراحة بكونـه " ابن الحضارات الأكثر قدما" ومن جهة أخرى نجده يصف فلاسفة الإغريق بأبشع النعوت، إذ نجده يصف

سقراط في كتابه " أفول الأصنام" بـ "سقراط العجوز " وبـ "سقراط اللعين"...، لأن هذا الأخير أنهى زمن التراجيديا اليونانية وقضى على تـلك الاحتفالات بالحياة التي تعلي من قيمة الجسد وتثمّن الصراع.

لم يكتف نيتشه فقط بتفجير كل الأصنام التي قام عليها الإرث الميتافيزيقي القديم، بل إنّ مطرقته أيضا قد طالت الفلسفة الحـديـثـة، ولا سيما الأخلاق الكانطية التي تقوم أساسا على الواجب الأخلاقي. لقد اعتبر نيتشه هذا النوع من الأخلاق " أخلاق العبيد والضعفاء" الذين لم يتدربوا بعد على تجاوز ذلك "الإنسان الأخير" الذي هتف به زرادشت في خطبته للجماهير قائلا " الإنسان الأخير شيء لابد من تجاوزه "، وذلك نحو الإنسان الأعلى الذي بإمكانه أن يخلق أشكال اقتدار جديدة في الحياة، نحو الإنسان الأعلى الذي يكون قادرا على خلق ألواح جديدة كي يخط عليها قيما جديدة، نحو الإنسان



الأعلى الذي يعلي من قيمة جسده بوصفه معنى الحياة. على هذا النحو إذن ينقد نيتشه أخلاق كانط الحديث، إذ من غير المشروع بالنسبة إلى نيتشه أن نخضع كل الناس إلى قانون أخلاقي واحد واختلاف تمثلهم للأخلاق ومحاولة واخضاعهم إلى قانون أخلاقي واحد إخضاعهم إلى قانون أخلاقي واحد الحتلاف محلولة وحدولة تدجين

كما أنّ نيتشه باعتباره متفلسفا ضمن أفق الديانة المسيحية كان على وعي بأنّه ما إن دخل الدين أفق الفلسفة حتى صار الفيلسوف غير ممكن، ولعل هذا ما يبرّر مسارعته بتحطيم كل الأصنام التي قام عليها الدين، بل أكثر من ذلك لعل هذا أيضا ما يبرر قوله "إن لالله قد مات وذهبنا في جنازته". وبهذا المعنى إذن غادر الله مملكة الفلسفة بالنسبة إلى نيتشه.

لم تنج إذن الفلسفة الإغريقية ولاحتى الفلسفة الحديثة من "لعنة" النقد الذي وجّهه نيتشه للفلسفة خاصة وللمعرفة على وجه العموم، فإن ما أدى إليه تفكيره هو ' إدخال المرض للفلسفة "، ذلك انه قد وسع كثيرا في نطاق التنسيب لا فقط في مجال القيم وإنما تجاوز ذلك نحو تنسيب الحقيقة ذاتها "، بل أكثر من ذلك يشير إلى إن هذه الأخيرة لا معنى لها وفي المقابل دعا إلى الكف عن هذا الفعل الميتافيزيـقـي لأنّ المفاهيم لا هوية لها وإنما هى مجرد أوهام نسينا أنها

إن هذا التنسيب الذي طال الحقيقة ذاتها لدى نيتشه هو

الذي حكم تفكيره بالسفسطائية في ظل عدم وجود حقيقة ولعل هذا ما دفع باندریه کانت سبونفیل إلی اعتبار نيتشه أعظم سفسطائي عرفته البشرية إلى جانب بروتاغوراس. وإذا كان "كل شيء خاطئا " مثلما قال نیتشه ففی أی شیء مكن أن نفكر إذن؟ يبدو أن هذه الإطلاقية في مفهمة الحقيقة لدى نيتشه وتلك الرغبة في العيش ما وراء الحقيقة وما وراء الخير والشر ( اللااخلاقية ) وما وراء الخطأ والصواب جعلت من الفن المفرّ الوحيد لمقاومة العدمية، ونعنى هنا مقاومة العدمية أن يعيش المرء حياته وكأنها أثر في الفن، أي أن يصدّق الفن ويكذّب حياته وهو ما دفع بنيتشه أن يقول " لنا الفن كي لا مّىتنا الحياة ".



بقلم: مريم مقعدي طالبة فلسفة والمشرفة على مجموعة "عكاظيات" mogadimariem@gmail.com

لم تنج إذن الفلسفة الإغريقية ولا حتى الفلسفة الحديثة من "لعنة" النقد الذي وجُهه نيتشه

# قراءة في كتاب "ولادة الإله: التوراة والمؤرخ" لجون بوتيرو



بقلم: فهمى رمضاني

أستاذ مبرّز في التاريخ عضو الهيئة المديرة لجمعية تونس الفتاة fahmi@tounesaf.org

يبحث جون بوتيرو في هذا الكتاب عن تاريخ اليهودية والكتاب المقدس متتبعا مسار

الفكر الديني التوراتي

يعتبر جون بوتيرو من أوائل علماء تاريخ الأديان الذين اهتموا ببلاد الرافدين خاصة وبالشرق القديم عامة وقد درس اللغات القديمة للشرق كالفينيقية والأشورية كما قام بعدة حفريات أركيولوجية توصل من خلالها إلى كوننا لا يمكننا فهم التوراة بدون العودة إلى الفضاء السامى وإلى الميثولوجيا البابلية وهو ما نجده في كتابه الذي صدر منذ سنة 1986 والموسوم بـ "ولادة الاله: التوراة والمؤرخ "، وهو لا يزال مرجعا مهما إلى اليوم.

يبحث جون بوتيرو في هذا الكتاب عن تاريخ اليهودية والكتاب المقدس متتبعا مسار الفكر الدينى التوراتي من مراحله الأولى إلى تبلور المخيال التوحيدي. ويعترف في البداية بأن التوراة ليست إلا صورة مصغرة من ملحمة جلجامش البابلية نظرا لتأثر بلاد كنعان القديمة ثقافيا وحضاريا ببلاد الرافدين فانتقلت الميثيولوجيا الدينية الرافدية إلى النص التوراتي الذى اعتبره بوتيرو في معظمه غير تاريخي لأنه لا يصمد أمام معاول النقد التاريخي الصارم حيث يتعارض مع ما أثبتته الحفريات

ينتقل المؤلف فيما بعد لتتبع تاريخ اليهودية منذ نشأتها إلى تبلورها كدين، حيث يعرض بدايات الشعب اليهودى في التاريخ كقبائل عبرية بدوية تتمايز عن الشعوب الأخرى بخصائص معينة. بيد أن هذا الشعب لم يكن أبدا شعبا عملاقا على حد تعبير بوتيرو مثل الشعوب

المجاورة له كالبابليين والأشوريين والمصريين، فهو شعب اعتمد على الحياة الرعوية البدوية ولم ينتج حضارة.

كانت أولى القبائل العبرية متواجدة

حسب المؤلف في جنوب بلاد كنعان على مقربة من صحراء النقب حيث سيدفعهم الجفاف وشظف العيش نحو الهجرة والترحال الدائم ومنها الانتقال نحو مصر. خلال هذه المرحلة التى يسميها بوتيرو "بالموسوية" نسبة لموسى، سيتبلور تحالف موسى مع يهوه اله اليهود الذي يسمى بعدة تسميات كيهوه وأدوناي (معنى السيد) وألوهيم وإيل. يتمثل هذا التحالف في إعلان الاله يهوه ما يسمى بالوعد أي وعد هذه الجماعة اليهودية الصغيرة بإخراجها من مصر حيث كانت مستعبدة و شعب وإعطائه الأرض التى تفيض لبنا وعسلا كهدية، في مقابل ذلك يلتزم هذا الشعب بطاعة يهوه وتنفيذ تعاليمه.

كان لابد لهذا الشعب المضطهد في مصر من عبقري حسب تعبير بوتيرو ليخلصه من عبوديته فكان موسى وحلفه مع يهوه وهو "مشروع سياسى سيتم بإيحاء ديني وباسم إله جديد". مثّلت هذه اللحظة الانتقالية مرحلة مهمة في تاريخ اليهودية لأنها ستعلن عن ولادة فكرة العهد أو الميثاق الذي سيتم من خلاله اختيار هذا الشعب كشعب مختار ومقدس ستكون له أرضا هبة من الاله يهوه.

ومع وفاة موسى في حوالي 1250

ق.م حسب الكاتب يكون قد جعل هذا النبى من شعب إسرائيل أمة "كبيرة وعظيمة" وعدها الاله بأرض ببلاد كنعان غير معلومة الحدود الجغرافية. ومع يوشع ثم مع داود فيما بعد سيتحصل هذا الشعب على الأرض الموعودة وسيتم الانتقال من حياة البداوة إلى الحياة الحضرية.

مثل عصرا داود وسليمان فترة ازدهار ووحدة سياسية ولكن الانحدار سيبدأ مع الانقسامات السياسية من خلال ظهور مملكتين: مملكة إسرائيل في الشمال ومملكة يهوذا في الجنوب، وقد تزامن ذلك مع ظهور البابليين كقوة قادمة من الشرق والتي ستنجح في مهاجمة الممالك اليهودية وإسقاطها. هنا ستكون مرحلة أخرى مهمة في تاريخ اليهودية وهى ما يعرف بالسبى البابلي والتي ستكون منعرجا مهما في التأريخ التوراتي.

يشير المؤلف إلى أن السياق التاريخي الذي تم فيه السبى تميز بتفكك الإمبراطورية الأشورية وبروز البابليين كقوة جديدة في الشرق القديم حيث استطاعوا بالتحالف مع الفرس تدمير العاصمة آشور ونينوي. إثر ذلك، سيطر البابليون على بلاد الرافدين واستطاع الملك الكلداني نبوخذ نصر إخضاع أغلب الممالك ومنهم مملكة يهوذا التي انتقلت من تحت سيادة أشور وأصبحت تحت سيادة بابل.

وقد قام نبوخذ نصر بعدة عمليات عسكرية على مملكة يهوذا حيث سباها أربع مرات متتالية في غضون عشرين عاما وقام الجيش البابلي بتدمير أورشليم سنة 586 قبل الميلاد. وعمد البابليون إلى توطين اليهود الذين سبوهم في مدينة

بابل ونيبور وفي أماكن شديدة الخصوبة. وقد سمح البابليون لليهود عمارسة شعائرهم الدينية التي طوروها في السبي كما أنهم نجحوا في الانخراط في ممارسة الأنشطة الزراعية والتجارية والاستفادة من التطور الحضاري في بابل من ثقافة وآداب لكن عانى اليهود حسب بوتيرو من نظرة الشعوب العنصرية لهم باعتبارهم شعوب مهزومة، الأمر الذي أدى إلى تنكر بعض اليهود لديانته وولادة أزمة دينية يهودية. وهو ما جعل الكهنة اليهود يشعرون بقلق شديد تجاه ذوبان الذات والأنا اليهودية في بوتقة الحضارة البابلية الرافدية.

ويمكن القول أن الأسر البابلي كان مرحلة مفصلية في تشكل اليهودية حيث أصبحت الجاليات اليهودية أكثر تقوقعا على نفسها وعلى معتقداتها وحاول اليهود التصدي للكره العميق للشعوب التي اضطهدتهم من خلال الاعتزاز بعتقداتهم وتراثهم والشروع في تأسيس هوية إثنية متميزة خاصة بهم. وقام بهذا الدور أنبياؤهم مثل حزقيال وإرميا.

حينما احتل الملك الفارسي قورش بابل سمح لليهود بإمكانية العودة إلى أوطانهم، لكن فضل بعضهم البقاء وشكلوا مجموعات مثّلت أولى الجاليات اليهودية في العالم. ويرى بوتيرو أن هذه المجموعات التي قررت البقاء كانت مسكونة ومنشغلة بالوطن الروحي أورشليم وبالرب وهو ما تجسده بعض النصوص:

#### "على أنهار بابل

هناك جلسنا فبكينا

#### عندما تذكرنا صهيون"

انتابت اليهود في تلك الفترة حيرة دينية عميقة نجمت عن الخراب الذي حل بهم وهم شعب الله المختار متساءلين عن سبب هذه المحنة متطلعين لإجابات

# Jean Bottéro Naissance de Dieu

La Bible et l'historien

لكن المؤلف لم يقارن بين إسرائيل

التوراتية وإسرائيل التاريخية إذ يكتفي

فقط بنقد خفيف للنصوص التوراتية

دون أن يبين اختلافها العميق مع

الأحداث التاريخية. زد إلى ذلك، فإن

بوتيرو قد تمسك بالمقاربة التاريخية

فقط ولم يستند مثلا إلى المقاربة

الألسنية لبيان تطور الأفكار والمفاهيم

الدينية اليهودية فهل مكن مثلا

الحديث عن يهودية قبل موسى؟ وكيف

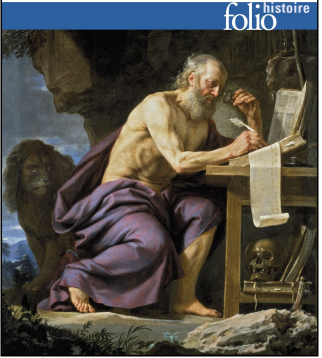
تطورت التسميات من عبري إلى يهودي؟

وهل حافظ هذا الشعب عبر التاريخ

على نقائه العرقى أم أنه اختلط

بالشعوب المحلية في بلاد كنعان وتأثر

بهم ثقافيا وحضاريا؟



تفسر لهم هذا العذاب وقد كانت الإجابة عند الأنبياء القدامى والتي تكمن في ضرورة الايان بعظمة يهوه وبعدالته الإلهية وهو ما أدى إلى عودة الأمل بمستقبل أفضل للتحضير له على الوجه الأفضل.

يعرض المؤلف في الفصول المتبقية من الكتاب نصوصا توراتية تتعلق بنشأة الكون من المنظور اللاهوتي ورواية الخطيئة الأولى مبرزا تأثر هذه النصوص بالميثيولوجيا البابلية وخاصة محلحمة جلجامش.

يعتبر كتاب جون بوتيرو من أهم الكتب التي حاولت إعادة قراءة تاريخ اليهودية قراءة نقدية تستأنس بالمستجدات الأركيولوجية

المؤلف لم يقارن
بين إسرائيل
التوراتية وإسرائيل
التاريخية إذ
يكتفي فقط بنقد
خفيف للنصوص

æ

## قراءة في رواية "جزيرة الأشجار المفقودة" لألف شفق: بحث عن هوية أم تعميق للهاوية؟



ترجمة: رجاء عمّار باحثة في علوم الإعلام والاتصال شاعرة وقاصّة

rajabalsam@gmail.com

2)

لا يمكن إنكار الجهد المبذول في الرواية للتحسيس والدفاع عن القضية البيئيّة كموضوع مركزي

cc .

لا تستسهل ألف شفق الكتابة ولا تتّخذها وسيلة للتنفيس من أجل استمتاع شخصيّ ضيّق الرؤى، إذ نلمس ذاك البحث المطوّل في الكتب التى اشتغل أصحابها على الموضوع الذي تودّ التركيز عليه، ولا يتوقّف الأمر عند مصدر واحد، وإنَّا تحرص على التنويع بين معارف علميّة وتاريخ وثّقه أهل الاختصاص وآخر زخرت به الأسطورة إضافة إلى الموروث من العادات، وتمزج كلّ هذا الزاد بنفسها الإبداعي الذي وإن ميّزها، فاعتماده دامًا دون للتجديد، سيغيّر محاولة وجهة المراد، فالبصمة الشخصية للمبدع لا تعنى أنّه يلجأ إلى ذات الأسلوب ويطرح نفس القضايا وإن أضاف إليها أخرى، ولقى مجهوده إعجابا ورواجا كـ"ماركة مسجّلة"، وما أن الكاتبة ذائعة الصيت فرواياتها تتمتّع بقيمة تسويقيّة مضافة، وهو ما يجعلها مسؤولة أكثر كي تنوع وتجعل لكلّ أثر سردي بصمة خاصّة أو على الأقل علامة فارقة.

الشجرة تعرف وتحسّ وتتذّكر، هذا ما أرادت الكاتبة أن تؤكّده في الرواية، وعدم استيعاب البشر كمخلوقات كلامية أساسا- لغة النبات، فذاك لا يعني أنّها لا تتواصل وتتفاعل بطريقتها في الواقع، وللشخصيّات الحقّ في فعل ما تشاء خيالا مع احترام خصوصيّة عالمها وما يحكمه من منطق تتميّز به، كما وجب أن تحسن التعامل مع به، كما وجب أن تحسن التعامل مع

السلاسة السرديّة.

تتذكّر الكاتبة ذلك، فتحاول الاستدراك في قفلات الفصول التي تتكفّل فيها شجرة التين بالسرد، تفتّش عن رابط وإن لم يتسم بالمتانة، معوّلة على انشغال القارئ العاطفيّ، مقدّمة له منفذا ما، انفراجا، تعقيدا تشويقيّا، ليتغاضى عن عدم ارتقاء الوصل إلى مستوى الجودة إقناعيًا -كأن تعرف بعوضة اسم من قَرَصَته وتواتيها فرصة أن تحدّث من يهمّه شأن صاحب هذا الاسم-، وغيرها من شقوق سدّت لمجرّد تلفيق الرأب وكفى... غير أنّه يبقى جليًا، والسبب هو أنّ الرواية مشروخة، وهو ما يفسر أمورا كثيرة، من بينها عدم موازنة الكاتبة بطريقتها السرديّة التي اختارتها، بين الشطرين الرئيسيين، هذه الموازنة أدنى سمة مقبولة، فالأحسن السعى إلى التكامل كيلا يلاحظ القارئ تصدّعا وإن طفيفا.

لا يمكن إنكار الجهد المبذول في الرواية للتحسيس والدفاع عن القضية البيئية كموضوع مركزي تفرّعت عنه مسائل أخرى لا تقلّ أهميّة، إن لم تمثّل العامل الأبرز فيما يشهده كوكب الأرض من خراب، والمقصود، في هذا السياق، الحرب بمحفّزاتها وأحداثها ونتائجها التي تبقى مضطرمة وإن خمدت نار الاقتتال.

يكمن المشكل السردي -ربا- في انصباب الهمّ على القضايا وهي كثيرة، وهو ما جعل الاهتمام بجودة

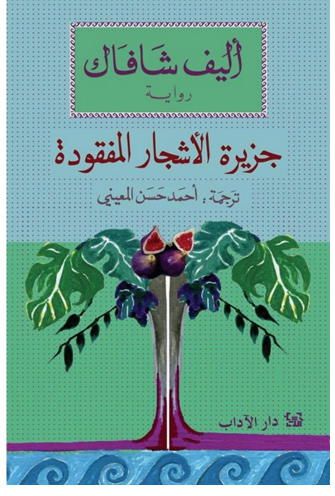
الحبكة لا يحافظ على نفس مستوى الكفاءة، فرغم أهمية الفكرة الرئيسية في الوقت الراهن تحديدا وعمق الأفكار المطروحة، إلّا أنّ الكاتبة لم تجعل من نصّها جوهرة دون شوائب، بل حين يقلبها القارئ قد يزعجه الوميض الطاغي في عرض المعلومات دون تشذيبها أو جعلها فصوصا لهذه الحلية التي متى لمسها الذهن في بعض المواطن تخلخلت وتناثرت، فيغيب شرط أساسي للاستساغة، وهو عملية إدماج المعلومة في النسيج الحكائي وجعلها منسجمة كأنها جزء منه.

إذن، تمّ اتّخاذ النصّ وسيلة لا غاية، فالهدف هو المهمّة التي اضطلعت بها التينة، فجاءت فصولها أقساما من تقرير بيئي تحسيسي، أمّا الباقى فثانوي، لا جدّة فيه رغم طابعه المستميت في الدفاع عن الاختلاف ورمزيّته مهما كان السياق، وهو ما اعتادت الكاتبة طرحه في أغلب رواياتها، فلا تخلو نصوصها من المناداة بحقّ المر أن يحبّ شخصا من ذات الجنس، ويتّسم الشخصان دامًا بخصال حميدة ويقدّمان العون ولا يسيئان إلى أحد... أي اعتماد ذات منهج الدفاع، فكأنّهما ملكان بين البشر الذين من بينهم من يرفضهم فقط لأنّهما "شذّا عن قاعدة"، إضافة إلى أجواء العرافة والاعتقاد في القوى الغيبية -كالعادة، هناك طرف مؤمن وآخر يعقلن ويعارض-ومسألة الأديان.

يتبوّأ التفكّر في هذه المواضيع مرتبة الضرورة إذ لا بدّ من جعلها حاضرة في محاولة لدفع العقليّات أن تتخلّص ممّا خزّنته من رفض يولّد الكراهية والتعصّب، إلّا أنّه وجب تنويع أساليب الطرح، حتى لا تغدو الروايات مجرّد

نسخ، وإن تغيّرت الشخصيّات والظروف، فهى تعالج المشاكل بذات الرؤية، أما في السياق الحالى لهذه الرواية، كان همّ الكاتبة وشاغلها هو شطر التينة أما الشطر الآخر فاسترضاء للقارئ الانفعالي العاطفيّ المحبّ للسيناريوهات الهوليودية، وإن حفظ مضمونها وعرف إلى ما ستؤول إليه الأمور، وهي بذلك أضرّت بقضيّتها بهذا التوجّه الذي اتّبعته، فلن يعنيه الشجر ولا الحيوان ولا الحروب ولا المقابر الجماعيّة ولا الأوبئة ولا من فُقد: المهمّ أنّ العلاقة بين الأب وابنته سرى فيها التفاعل من جديد فيغلق الرواية "فرحا مسرورا"، ولعلّها الرغبة في الإبقاء على شقّ تتسلّل منه نسمة حياة خالية من دسم العبث ودون ألوان مطابقة لطبيعة الوجع.

مكن اعتبار الفصل الأوّل تلخيصا للرواية إذ تضمّن مآل الأحداث، وهو كشف مجانى لأسرار الحبكة السرديّة، ما أفرغ رحلة التشويق اللاحقة من جدواها، إذا تمّ تحديد المصير والبتّ في مرافئ الوصول، يغدو الجري مصحوبا باللهاث ادعاء لتعب لا موجب له، والسعى إلى الإنقاذ وهم لن ينطلى ما دام الغرق قضاء، كما لم تتّسم هذه البداية بالقوّة التي تنجح في استنفار لهفة الاطّلاع بل هى منفّرة، وقد لا يجتازها القارئ ليكتشف ما حوته الفصول من ثراء -بغض النظر عن تلك الجمل-الشعارات المتداولة حدّ فقدانها الكفاءة الدلاليّة، وهو ما نستشفّ أنّ الكاتبة تعيه، غير أنّها لا تجد مهربا ملائما، وتكرّر الجمل ذات الصبغة الحكمية التي أكّدت إحدى شخصيّاتها أنّها فقدت مفعولها ولا تمثّل حلًّا لمجابهة الواقع، فما الذي يمكن استخلاصه من هذا الاعتراف الضمنيّ إذا ورد من مبدع يُنتظر منه شحذ القريحة أو التنقيب فيها كي يقدّم خلاصة جهد مغاير للمعهود؟ هل هو الإفلاس فكرا



وأسلوبا؟ هل انهار منجم اللغة وما بقي سوى حجارة الكلام يرصّفها كلّ على هواه معتقدا أنّ فعله هذا إبداع؟ هل هي دعوة صريحة للتسليم بعدم وجود وجه للرمز لم يتمّ اكتشاف ملامحه بعد؟

نأى العنوان عن اعتباره خيارا موفقا، فهو لا يعد التغريدة البليغة التي تتغنّى بكل ما ورد في الرواية، ولا شدوا مشوقا للاطلاع ولا زقزقة حيرى، وإن كمن فيها الاستفهام عن هويّة هذه الجزيرة التي فقدت أشجارها، وهي التي عانت أكثر من هذا الفقد، الذي وإن اتسع رمزيًا فهو يضيق، لأنّ الاهتمام تركّز على الجذور والجذع والغصون، وبقيت الأوراق مهملة والغصون، وبقيت الأوراق مهملة ملقاة تذروها ريح السرد الذي تجاهلها وأكرمها بقسوة اللامبالاة.

قد لا يكون الأمر ذا بال بالنسبة لكاتبة اسمها يكفى كي يتهافت القرّاء على جديدها، مهما عنونته، ببصيرة مبهورة بكلّ ما تقدّمه، إذ تعدّ جميع النصوص -قديمها وجديدها وما سيكتب- عملا لا يمكن التشكيك في فرادته، بما أنّه من تأليف "فلانة" فتلك ضمانة "اقرأ وعيون فكرك مغمضة""، وهو ما لا ينتمى إلى منطق العمليّة الإبداعيّة التي تشهد أطوارا مختلفة، فقد يرتقى الكاتب بمستواه وقد يتقهقر إذ يقدم نصًا بمنسوب إبداعي ضئيل أو يكرّر ما سبق وطرحه، ويظلّ يدور كصوفي في ذات الدائرة دون أن تنجح قريحته في التحليق إلى عوالم أخرى ويكتفى الجناح المفرود بالرفرفة.

قد يرتقي الكاتب بمستواه وقد يتقهقر إذ يقدّم نصًا بمنسوب ابداعي ضئيل أو يكرّر ما سبق

a

وطرحه

بقلم: **زهرة القاضي** أستاذة تعليم ثانوي خريجة دار المعلّمين العليا باحثة في اللسانيّات

توظّف آني إرنو مصطلح ذاكرة بشدّة. إنّها تلاحق ذاكرتها لترتق تلك الثّغرة.

### كيف يكون المعرى دافئا كلّ هذا الدّفء؟ نكتب شيئا من آني إرنو

يقول مبارك مرابط في مقدّمة "مذكّرات فتاة" الذي ترجمه " اختارت آني إرنو في كتاباتها الإبداعيّة التّخييل الذاتّ". وللقارئ أن يتساءل حول إمكان عقد علاقة بين مصطلح رئيس هو الإبداع وبين جنس مخصوص هو "التّخييل الذاتيّ" خاصّة إذا تمثّلنا ما يقوله أحـد النقّاد:" كلّ رائعة أدبيّة تخرق قانون جنس مقرّر"

إنّ التّحديد الأجناسيّ لمشروع آني أرنو يحدّد أفق انتظار القارئ. فهل يجد القارئ نفسه متماهیا مع هذا

التّحديد؟ كيف يخرق المنجز الإبداعيّ تحديدات المنجز النّظريّ؟

أؤمن أنّ إثارة مثل هذه الإشكاليّات يكون أهمٌ من الأجوبة أحيانا. من البديهيّ أنه لا يمكن تخطّي استعدادات المتلقّى القرائيّة. القارئ في السّيرة مدفوع إلى حقيقة ما حصل للآخرين وهو في الرّواية يستعدّ للتّماهي مع تجربة خياليّة ويقف مع التّخييل الذاتيّ حائرا بين المرجعيّة التي يؤمّنها الاسم العلم المحيل إلى المؤلّف وما يسكن النصّ نفسه من مواطن تشكيك في هذه المرجعيّة. توظّف آني أرنو في كتابها "مذكّرات فتاة" ضمير الغائب "هـي" لتحيل إلى نفسها طفلة في المخيّم وتوظّف كذلك ضمير المتكلّم لتحيل إلى نفسها في هذا الزّمن/ زمن الكتابة. دامًا ما تطرح الكاتبة زمنين زمن الكتابة وهو الزّمن الحاضر وزمن التّذكّر وهو زمن الماضي، هـذا الماضى بتشققاته وجروحه وآلامه التي خلّفتها فيها. فيبقى القارئ متأرجعا بين زمنين، ضميرين، شخصيّتين، شخصيّة حاضرة وشخصيّة غائبة. إن تغب الشخصيّة الحاضرة تحضر الشّخصيّة المغيّبة



الغائبة، وإن تغب الشّخصيّة الغابرة الماضية، تحضر الشّخصيّة الحالّة في زمن التذكّر. فيبدو مشروع آني إرنو شظایا حضور وشظایا غیاب.

أوّل ما يمكن طرحه هنا لم هذا ليست أوسع ممّا بين قضبان زنزانة". التّوظيف لضمير الغائب؟ لم هذه المراوحة بين ضمير الغائب وضمير المتكلّم؟ أهي تكنّى عن الأزمنة بالضّمائر أم إنّها تعى استحالة التطابق بين صورتها في الماضي وصورتها في الحاضر؟ وتبقى فرضيّة أخرى رهن التساؤل وهي ذات مدار أجناسيّ أساسا. أتعي الكاتبة أنّـه لا سبيل مهما حرصت على التّوثيق أن تطابق بين الذات الورقيّة والـذّات المرجعيّة؟ أهى تدرك ما قيل من أنّ المؤلّف يتخلّص من سماته المرجعيّة حالما يدخل عالم الكتابة.؟

> معظم النقّاد وصفوا لغة الكاتبة بأنّها زجاجيّة وباردة خالية من التفنّن الأسلوبيّ والزّخرف أمّا أنا فأصف لغتها بالدّفء العميم العاري من كلّ تكلّف واصطناع. نجد ما يسمّى عند آني إرنو مغامرة اللغة. إنّه انتقال من "لغة المغامرة" إلى "مغامرة اللغة". لا شكّ أنّ كتابها

الحدث قد عبر عن مغامرة الإجهاض وكتابها مذكّرات فتاة قد عبّر عن مغامرة التّجارب الجنسيّة الأولى وكتابها المكان قد عبّر عن مغامرة الغوص على الأب ملامحه وأحواله وأفعاله. كلّ ذاك قد صيغ بلغة متفردة صادقة تشعر القارئ ما يشعر به الكاتب. أقول دامًا الشّاعر الحقيقيّ هو ما يشعر بما لايشعربه غيره لكنه يشعر القارئ بما يشعر به. تلك هي المفارقة الطّريفة التي تعقد

لا ننكر حرص إرنو المفرط على التّوثيق. إنّها تذكر الشّهر والسّنة واليوم. تأخذ بأيدينا وتتسلّل بنا إلى غرفة جدّتها التي يتسلّل الضّوء من نافذتها عبر الثّقوب المستطيلة. تقول في مؤّلفها "المكان": "غرفة محرومة من الهواء يدخلها ضوء ضئيل عبر فتحات مستطيلة

كلّ شيء قد خزّن في الذّاكرة فصارت الذَّاكرة معين إرنو الأول التي تستفيد منه لتصيّره أدبا. تطمئننا الكاتبة أنها تسرد ما حصل فعلا. لكنّ حدس قارئ فطن قد يقول: ألا مِكن أن يكون كلّ هذا الحرص على التّوثيق إيهاما وتمويها وتظليلا؟

توظّف آني إرنو مصطلح ذاكرة بشدة. إنّها تلاحق ذاكرتها لترتق تلك الشّغرة. هذه الثّغرة التي تمنح التّطابق التام بين المرجعيّ والأدبيّ. فلو كان العمل توثيقيّا صرفا لما كان إبداعيا. النصّ مصيره أن ينتج الحياة وما الحياة إلا دفق من الإبداع. وها إنّي سأستعير مصطلح روسـو لأقول إنّ لغة إرنو هي لغة جديدة. هي لغة التعرّي والتشظّي. لغة الخرق والانكشاف. فكيف يكون المعرّى دافئا كلّ هذا الدّفء؟

## جماليّة اللامحتمل في فيلم "ضُمّني بقوّة" لماثيو أمارليك\*

"Serre-moi fort si ton corps se fait plus léger Nous pourrons remonter La Nage indienne" (Chanson d'Étienne Daho)

أحياناً، تضعُ الشدّة، التّي تعبُر مختلف مشاهد الفيلم وتظهر على ملامح الشخصيّات وتكشفُ على مـا يحتِدمُ داخلهم، هذا العمل في خانة (l'insupportable) . اللامحتمـل هذا الفيلم ضربٌ من اللامحـتـمـل المرغوب فيه، حيثُ ينقُل لنا المخرج كمًا هائلا من المشاعر المتناقضة والمنسجمة في آن بين الرحيل والبقاء، بين الفقد والحنين، بين خيار أن تكون حرّا وخيار الالتزام إزاء شيء ما، شخص ما أو شعور ما، حتى وبين رعب الموت والجمالية المفرطة للحياة.

تلعب فیکی کریب دور الأمّ التّی تُصدّر الفيلم برحيلها عن عائلتها دون مبرّرات ولا وعود ولا أثر لتـترّك الفراغ للحنين والرغبة. هذا الرحيل المستفّز كان أحد أهمّ النقاط الـتـى تناولها الفيلم... رحيل لأجل اللاشيء، لا غاية معينّة دفعت الأم لترحل... لا وجهة... فقط لأنّها لم تكُنْ مستعدّة للالتزام بذلك الـقـدر من السعادة الموجود هناك داخل ذلك المنزل الذّي ظلّت أبوابه مفتوحة مهيئة لأيّ رحيل من أي نوع. هناك خيارات أحياناً لا تُحتمل لكنّها تعُاش فقط وهذا الضربُ من



الوحدة المطلقة الذّي اختارته الأمّ

قساة تجاه ذواتنا ونروّض آلامنا لنحيا

فقط لا لأجل شيء خارج عنّا، بل لأجل

وجودنا الخاص؟ وكيف لنا أن نُترجم هـذا

يقول الشاعر الفرنسي إيف بونفوا في

ديوان لهُ ترجم تحت عنوان" الصوت

كلُّ يصوغُ غيابهُ على نحو ما، فلا مِكننا

قنصُ لحظات الغياب لأنَّهُ لا زمان

كرونولجي لهُ، ما يكننا فعله إزاءه هو

\* "ضُمّنى بقوّة" (serre moi fort) فيلم

فرنسى لماثيو أمارليك ( Mathieu

Amarlic) خرج إلى القاعات سنة 2021.

الألم اللامحتمل في أفق الغياب؟

"ما أنا إلاّ الكلامُ منذورًا للغياب،

كلُّ اجتراري سيهدمُه الغياب".

حملُه داخلنا والصمتُ تجاهه.

والحجر":

هو أحد هذه الخيارات. ورغم ثقل هذا الخيار، إلا أن المخرج استطاع ترجمتُه على نحو جليل ربّما-au) delà de la beauté) وتحوّل كلّ ذلك الثقل إلى خفّة رهيبة جسدتها هذه الأمّ المهووسة بأنّ تصير إلى ذلك النوع من الحريّة القاسية الذِّي فرض عليها أن تعتنى بآلامها وذكرياتها وظلال الأشخاص الذي لا أعرف إن كانت هي من رحلت عنهم أم هم من تخلّوا عنها. تـقـول البطلة في مشهد لها في الفيلم: "يجب أن نفعل كلّ شيء بمفردنا".

كيف لنا أن غضي في الحياة بهذه الخفّة؟ كيف لنا أن نعيش مع أطياف وظلال الأشخاص الذّين نحملَهم داخلنا؟ كيف لنا أن نكون



بقلم: نور الهدى جلال طالبة فلسفة. تكتب نصوصا شعريّة. مهتمّة بالنقد السينمائي.

هذا الفيلم ضربٌ من اللامحتمل المرغوب فيه، حيثُ ينقُل لنا المخرج كمّا هائلا من المشاعر المتناقضة والمنسجمة في آن



## جمعية تونس الفتاة

الهاتف: 52223213

البريد الالكتروني: contact@tounesaf.org

الموقع: www.tounesaf.org

فايسبوك: facebook.com/tounesalfatet

تویتر: twitter.com/tounesalfatet

انستغرام: @tounesaf